
O Poder das histórias 

Entrevista da Sun Magazine com Jared Seide              [Trad. Cristina Gonçalves, rev. Monja Tchoren, 2020] 

 

Nós humanos nos reunimos em círculos há milênios, aquecidos ao redor de uma fogueira, contando 

nossas histórias. Há com frequência rituais envolvidos: algo que separe essa prática de nossa 

frenética vida diária, reservando um tempo para falar e ouvir com o coração. 

     Como diretor executivo do Centro de Concílio em Los Angeles (centerforcouncil.org), Jared Seide 

ajudou a manter essa tradição viva nas cidades densamente populosas, em salas de aula, casas de 

repouso e até dentro das grossas paredes de prisões. O método que ele usa chama-se Concílio: as 

pessoas sentam em círculo. Elas estabelecem a intenção de falar espontânea e autenticamente e 

ouvir com generosidade e sem julgamento; utilizam sugestões de tema para que as histórias fluam; 

passam um objeto ao redor, designado “objeto falador”, para indicar de quem é a vez de se dirigir ao 

grupo. Às vezes as pessoas trazem objetos que lhes são significativos e falam sobre eles. 

     Pode parecer simples, mas Seide diz que isso pode ser transformador na habilidade de cultivar a 

compaixão e reduzir a postura defensiva e a agressividade. Ele explica que quando ensina o Concílio 

para um novo grupo, não se trata tanto para eles de aprender, mas de lembrar. Isso é o que os seres 

humanos sempre fizeram; está impresso em nosso DNA. O Concílio pode ter sido reconhecido por 

Benjamin Franklin naquilo que ele testemunhou como “círculos de conversa” dos [índios] Iroquois. 

Assemelha-se ao que as pessoas em Serra Leoa chamam de Fambul Tok (“conversa em família”) e 

o que os Quakers chamam de encontros de Amigos. O Concílio incorpora aspectos dos encontros 

de meditação budista e das técnicas de comunicação não-violenta desenvolvidas na era dos direitos 

civis. Não é algo novo, porém está amplamente ausente na vida moderna. 

     Seide foi fascinado por contação de histórias desde pequeno. Tornou ator ainda infantil e estudou 

na Academia Real de Arte Dramática de Londres, antes de ganhar seu diploma com foco em artes 

cênicas na Brown University, em Rhode Island. Após graduar-se, foi para Hollywood e trabalhou 

como ator e roteirista. Diz ter descoberto que a “mercantilização” da história pode ser uma carreira 

lucrativa, mas no final é insatisfatória. 

     Ele foi apresentado ao Concílio quando a escola primária de sua filha adotou a prática para 

abordar tensões raciais. Após ver como o Concílio ajudou sua filha a encontrar sua voz e transformou 

a escola em uma “comunidade coesa e empática”, ele se tornou um aluno do processo. Seide 

estudou intensamente o Concílio na Fundação Ojai, retiro educacional no Sul da Califórnia, 

estabelecido pela antropóloga médica e Monja Zen, Joan Halifax, onde professores indígenas e as 

tradições de sabedoria contemplativas foram celebrados há muitos anos. Seide desenvolveu a 

“iniciativa de Concílio” da fundação e, em 2004, tornou-se diretor de uma organização separada, 

chamada Centro para Concílio, que visa trazer a prática para uma audiência mais ampla que não 

tem acesso aos retiros particulares. Ele também é membro do Zen Center de Los Angeles, graduado 

no programa de capelania budista do Instituto Upaya, no Novo México, e atua como “Mantenedor do 

Espírito” [Spirit Holder] para o Zen Peacemakers [Zen Fazedores da Paz]. 

     O que me compeliu a sentar e conversar com Seide foi seu trabalho com pessoas em cenários 

difíceis – especificamente os Hutus e Tutsis, buscando uma cura restaurativa duas décadas após o 

genocídio em Ruanda, e presidiários e agentes penitenciários nas prisões californianas. Um 

prisioneiro na Prisão Estadual de Salinas Valley diz que o treinamento em Concílio “permitiu que eu 

me reconectasse com minha inocência e vulnerabilidade.” 



     Tenho usado o Concílio em meu próprio trabalho como educadora, sentando em círculos “para 

abrir o coração” com alunos arredios do ensino fundamental e médio e me aventurando em círculos 

com colegas educadores que não estavam prontos. Eu até trouxe o Concílio para meu 

relacionamento com meu marido e filhos, que gostam do espaço que se abre, quando pegamos os 

objetos faladores e escutamos atentamente por um tempo. No Concílio ninguém é autoridade, e cada 

pessoa no círculo é especialista de sua própria história. Descobri que essa é uma ferramenta 

poderosa para desenvolver empatia e dar sentido a nossas vidas. 

     Esta entrevista começou anos atrás, mas foi interrompida pelo nascimento de meu segundo filho. 

Pegamos o fio da meada recentemente, e descobri como Seide trouxe o Concílio para o corpo de 

polícia e profissionais de saúde, ajudando-os a estarem mais presentes em seus empregos 

altamente eestresseantes. Em resposta à pandemia do COVID-19 ele está descobrindo maneiras de 

as pessoas mantenham conexões significativas numa época de distanciamento social. 

 

     Kight Witham: No Concílio, as pessoas sentam em um círculo e compartilham suas histórias uma 

de cada vez, enquanto as outras fazem o melhor para escutar sem julgamento. Isso pode soar para 

alguns como um grupo de apoio. Como o Concílio é diferente? 

     Seide: É um ambiente terapêutico que nutre, mas não é terapia. Não é um tratamento para alguém 

que precisa de apoio com a saúde mental; não há sequer um especialista ali que tenha as respostas, 

que possa te consertar. Mas todos nós nos importamos e concordamos em dar uns aos outros a 

permissão para falar e desabafar. Praticamos ouvir intencionalmente, sem a necessidade de julgar 

ou analisar o que está sendo dito, e falamos espontaneamente, sem uma agenda. Criamos um 

ambiente onde podemos simplesmente ser humanos juntos, e isso é altamente fortalecedor, porque 

no círculo há provavelmente outros que passaram pelo que você está passando e que possuem 

recursos que você não percebeu estarem disponíveis. Nós chegamos como estamos, prontos para 

ser a melhor versão de nós mesmos que pudermos nesse momento, nesse dia. É isso que trazemos, 

sejam lágrimas ou risadas, bobagem ou coisa séria. É isso que o grupo obtém e está tudo bem.   

     Kight Witham: Você levou o Concílio para alguns ambientes difíceis: presídios, polícia, hospitais. 

Conte-nos como você foi para Ruanda em 2014. 

     Seide: Sabíamos que o aniversário de 20 anos do genocídio de Ruanda seria algo grande, então 

Bernie Glassman (cofundador do Zen Peacemakers) me pediu para ajudar no apoio a um Retiro de 

Testemunho, que seria uma oportunidade para pessoas da Europa e Estados Unidos, assim como 

de Ruanda e outras nações africanas, de virem participar nos cinco dias de testemunho sobre as 

atrocidades. Bernie tinha conduzido retiros similares em Auschwitz por duas décadas. 

     Num período de 100 dias em 1994, mais de um milhão de Tutsis foram massacrados pela maioria 

Hutu. (O assassinato em massa aconteceu durante uma guerra civil na qual os rebeldes Tutsis 

desafiavam o governo dos Hutus. O assassinato do presidente Juvenál Hayarimana, um Hutu, deu 

fim ao cessar-fogo e desencadeou a violência. – Ed.).  Foi um genocídio tão incrivelmente brutal que 

é quase inconcebível. É extremamente difícil ouvir as histórias dos eventos reais. Por isso 

precisávamos de um “recipiente” que levasse em consideração o quão intolerável seria ouvir aquelas 

histórias.  

     O Retiro de Testemunho aconteceu ao redor de um lugar chamado Murambi, que é um memorial 

no local onde foram trazidos cinquenta mil Tutsis que depois, um dia, entre 11 horas da noite e 9 da 

manhã, foram massacrados, a maioria com bastões e machetes. Seus restos foram enterrados em 

covas coletivas, que mais tarde foram exumadas, e os corpos que estavam preservados – centenas 



deles – foram expostos no memorial, para que as pessoas pudessem testemunhar o que tinha 

acontecido ali. 

     Uma variedade de pessoas compareceu ao retiro, incluindo sobreviventes diretos que tinham 

feridas físicas do acontecimento: cicatrizes, perda de membros e mãos. Alguns agressores também 

apareceram para implorar perdão. 

     Vinte anos após o genocídio, os agressores condenados estavam para sair da prisão e voltar 

direto às vilas onde tinham cometido seus crimes. Havia grande necessidade de uma conversa sobre 

como esses homens poderiam se reintegrar. Criamos um modelo de comunidade, onde os ex-

prisioneiros e seus vizinhos teriam a oportunidade de se abrir e começar a desempacotar alguns dos 

sentimentos que tinham estado com eles por vinte anos. 

     Nós nos perguntamos: haveria alguma conversa que nos ajudasse a entender as experiências 

humanas de ser vítima ou agressor, de estar seguro ou ser caçado? Queríamos ver se poderíamos 

achar um jeito de dar apoio uns aos outros, de reconhecer nossas histórias nos outros e sermos 

aliados.  

     Kight Witham: Como foi sentar em um círculo com sobreviventes e agressores?  

     Seide: Eu não podia sequer imaginar a carnificina, os atos horrendos. Foi desorientador e difícil. 

Quando sentamos naqueles círculos e as pessoas foram capazes de falar sobre suas experiências 

individuais – após passarmos pelo drama do sangue, machetes e clamor – comecei a ter uma noção 

profunda do que significava morar em um lugar onde nada fazia qualquer sentido. 

     Uma mulher falou com detalhes pungentes sobre a perda de seus filhos adolescentes e seu bebê 

de nove meses. A pessoa seguinte falou sobre ouvir histórias de parentes e visitar os lugares onde 

os assassinatos ocorreram. Depois o “objeto falador” chegou a uma pessoa no círculo que tinha sido 

parte do grupo que aterrorizou a família da primeira mulher; que tinha recebido e utilizado um 

machete naquela noite. Ele falou dos assassinatos que tinha cometido vinte anos antes, com os quais 

tinha convivido desde então; de sentir que ele tinha sido tomado pelo demônio; de não saber por que 

o demônio o tinha escolhido para fazer a coisa mais maléfica possível; de tentar entender aquilo, de 

descobrir o que ele poderia fazer e como poderia viver depois de ter feito algo assim. Isso tinha 

destruído sua vida. Ouvir a história dele não melhorou as coisas realmente, mas trouxe complexidade 

à situação. Havia mais ali do que a simples história de mocinho e bandido. A pessoa a quem tínhamos 

atribuído todo esse mal, de repente, era mais do que apenas o monstro, e a pessoa que tinha sido a 

vítima na história era mais do que somente a vítima.  

     Não consigo pensar em ninguém que tenha participado desse Concílio e que não tenha sido 

afetado pela experiência. E ninguém perdoou ninguém; ninguém foi consertado; ninguém foi curado. 

Nada foi resolvido. Mas as pessoas saíram dali com mais compaixão. A empatia era palpável. Creio 

que deve ter afetado o que eles fizeram depois, como contariam a história a seus filhos e o que 

aconteceria nas escolas, hospitais e talvez no Parlamento.  

     Foi como se tivéssemos arado o solo e, no final dos cinco dias, vimos alguns brotos verdes.  

     Kight Witham: Parte do processo do Concílio é nos apresentarmos de mãos vazias, sem 

preconceitos, por mais desconfortável que seja. 

     Seide: E cultivar em si mesmo a prática de estar confortável com o silêncio, com o fato de ouvir 

e estar presente. Ser capaz de sentar com o desconforto é prerrequisito para ser treinador de 

Concílio. 



     Bernie Glassman falou sobre três princípios. O primeiro é não saber, que não significa ignorância, 

mas sim abandonar o que você pensa que sabe. O segundo é o testemunhar, que é fundamental à 

prática do Concílio. Testemunhar significa ouvir com profundidade, com - como dizem os budistas - 

“os oitenta mil poros bem abertos”.  O terceiro princípio é que a ação compassiva surge dos dois 

primeiros. Nosso impulso é consertar, resgatar e controlar, mas para verdadeiramente saber o que 

servirá naquele momento, temos que largar tudo isso e estar presentes com o que está ali. Aí 

podemos nos tornar poderosos aliados. 

     Kight Witham: Lembro uma palestra no TED de Chimamanda Ngozi Adichie (escritor nigeriano) 

sobre o perigo de termos somente uma única história sobre alguém e não permitirmos que diferentes 

realidades existam. Isso me faz pensar em como temos uma única história sobre as pessoas que 

trancafiamos em nossas prisões: o delito que as colocou ali. Não queremos pensar sobre os filhos 

que ficaram sem os pais ou os pais idosos que ficaram agora sozinhos.  

     Seide: É a tirania da perda de nuances, de simplificar em demasia. O presídio de concreto na 

beira da estrada pode parecer inócuo o bastante para aqueles que passam de carro, mas abriga 

pessoas que estão em profundo sofrimento e cujos membros da família estão sofrendo. Estar 

inconsciente dos segmentos da população que não queremos ver, afeta todos nós. E é impossível 

sustentar isso; seja falando sobre encarceramento, sobre educação, sistema de saúde ou qualquer 

outro sistema, estamos prejudicando a próxima geração ao deixarmos as histórias das pessoas se 

perderem e permitimos que elas se tornem invisíveis. 

     Kight Witham: Fale sobre os círculos de Concílio na Prisão estadual de Soledad, também 

conhecida como Unidade de Treinamento Correcional. 

     Seide: Soledad está nos subúrbios de Salinas, nos arredores de São Francisco. Randy Grounds 

era diretor lá quando começamos a trazer o Concílio para os detentos, e era alguém que pensava 

seriamente sobre tudo isso. Depois que o estado da Califórnia decidiu tornar a reabilitação uma 

prioridade, ele e eu tivemos uma conversa sobre o que significa reabilitação. 

     O próprio conceito de reabilitação sugere que um sistema carcerário pode incluir alguns ideais 

progressivos. E o Concílio pode reforçar a ideia de que tal transformação seja possível, se o 

encarceramento significar mais do que trancar as pessoas e mantê-las ali sem nunca ouvir sobre 

suas vidas e sua humanidade. Meu sentimento é que, se eu puder encontrar aqueles funcionários 

que assim como Randy realmente querem trazer a reabilitação de volta ao Departamento de 

Correção e Reabilitação da Califórnia, posso contar a eles uma das histórias sobre o grande trabalho 

que já está acontecendo. 

      Eis um exemplo: sentei com um detento membro de uma gangue, e ele estava sentado em um 

círculo ouvindo a história de alguém que estava na gangue rival. E o prisioneiro rival descreveu como 

ele tinha trabalhado em perdão e como isso o ajudara a encontrar paz. Quando chegou a vez do 

primeiro detento, ele disse que nunca tinha realmente pensado sobre o perdão até aquele momento. 

E pensou sobre sua mãe e o quanto precisava lhe pedir que o perdoasse. “Obrigado por dizer aquilo”, 

ele disse para o outro rapaz. “Isso mudou minha maneira de pensar.” 

     No dia seguinte eu o vi agendar um telefonema e de fato chamar sua mãe e lhe dizer que não 

poderia encontrar paz a menos que ela o perdoasse. Ele perguntou se ela poderia achar um jeito de 

perdoá-lo pelo que fizera com a vida dela. Aquele movimento começou com um “rival”, um inimigo. 

Aquele homem foi mais fundo e cresceu; tornou-se heroico naquele momento, fazendo algo que não 

lhe teria sido possível antes – tudo como resultado de ouvir alguém que, pelos padrões adotados 

naquele presídio, ele não deveria ouvir. 



     Kight Witham: Isso não acontece todo dia. Na minha experiência, quando você está num círculo 

de Concílio, não tem que dizer nada, não tem que acrescentar nada às histórias das pessoas. Você 

não tem que dar uma resposta, não tem que interpretá-la para eles. Você apenas ouve.  

     Seide: Cada encontro é diferente e, se praticarmos criar um espaço onde esse tipo de interação 

profunda é possível, então com o tempo ficamos mais habilidosos em aplicá-lo. Não usamos 

palavras-da-nova-era com pessoas que não falam desse jeito, mas podemos criar um espaço 

cerimonial com qualquer um que esteja aberto a isso. Usamos cinco minutos quando temos cinco 

minutos e usamos duas horas quando isso é possível, e não ficamos presos a dar nomes ou à 

necessidade de envolver tudo isso em armadilhas que conotem “espiritualidade”. O Concílio é para 

todos nós que estamos lentamente perdendo a capacidade de estar presentes uns com os outros. E 

talvez possamos aprender com aqueles que tiveram a coragem de se expor com seus corações 

abertos, deixando para trás as velhas ideias sobre quem costumavam ser ou pensavam que eram 

ou quem somos em suas histórias. 

     Quando chego em um presídio, normalmente há um momento em que o funcionário na entrada 

vasculha minha mochila perguntando: “O que você vai fazer com isso? Um bulbo? Uma concha? E 

o que está fazendo com uma coleira?” Tenho que justificar cada objeto que levo para dentro para ser 

utilizado como objeto falador. Então explico que meu cachorro Max usou essa coleira por anos e 

minha filha encontrou a concha, e como todos esses objetos são significativos para mim.  

     Em um círculo, quando estou compartilhando esses itens que me são preciosos, o grupo começa 

a perceber que, embora estejam na prisão e não tenham qualquer pertence, há objetos em suas 

celas que são preciosos, seja uma foto de família ou um protetor labial. Um cara trouxe uma agulha 

de costura e um pedaço de linha para o círculo, e as pessoas riram disfarçadamente, mas quando 

foi a hora de contar sua história, ele falou sobre o quão terrível tinha sido para ele acabar em uma 

prisão ainda jovem (tinha agora quase 60 anos). Na sua primeira semana de prisão rasgara o 

uniforme e sua bunda estava aparecendo. Seu colega de cela rapidamente ajudou-o a costurar, 

dizendo, “Pode contar comigo”. E naquele momento ele sentiu que alguém se importava. Ele 

guardara aquela agulha e linha todos esses anos. O ato de generosidade permaneceu com ele. 

     As pessoas querem celebrar as coisas que simbolizam generosidade e bondade em suas vidas. 

Compartilhar isso com os outros e fazê-los entender que isso significa algo para você – esse é um 

ato de comunhão extraordinário. Parece tão natural, mas a menos que te lembrem de tirar um tempo 

para realizar esse gesto, não nos ocorre fazê-lo. Nossas vidas não são cheias de espaços sagrados 

ou processos cerimoniais. Podemos ir à igreja ou templo, mas não criamos com frequência espaços 

sagrados para nós.  

     Kight Witham: Como foram alguns desses primeiros Concílios no presídio? 

     Seide: Fui convidado por algumas freiras que estavam realizando um programa na Unidade de 

Treinamento Correcional em Soledad. Havia homens naquele círculo sentenciados desde 150 anos 

à prisão perpétua. Era avassalador e desconcertante para mim sentar com essas pessoas, e tenho 

de admitir que falar era muito difícil para mim. Eu nunca havia estado em um presídio antes, e me 

ensinaram a ter medo de caras assim. No entanto, ouvindo suas histórias, senti que eu os conhecia; 

confiava neles e senti que eles realmente se importavam com as minhas histórias. Compartilhei tudo 

isso, e os homens e eu pudemos desenvolver uma afinidade devido a nosso compromisso com a 

autenticidade. Aquela primeira experiência me deu uma sensação de ser alguém que vive com uma 

boa dose de privilégios, só por ter nascido na pele que tenho, no local em que nasci. No final daquela 

hora e meia, eu disse a eles que percebia que voltaria ao hotel e teria um belo jantar e eles não iriam 

a lugar nenhum. Compartilhei o quanto isso me partia meu coração.  



     Um cara contou uma história extraordinária sobre imaginar como era o gosto de uma romã. Lera 

sobre a fruta e imaginava qual seria o cheiro dela, como seria de fato morder uma daquelas sementes 

e fazê-la explodir na boca. Lembro-me de um tempo depois estar em um supermercado, ver uma 

grande pilha de romãs e pensar, “Será que consigo fazer passar uma lá pra ele?” E então pensei, 

“Não, isso não é algo para eu fazer”. Eu não estava lá para traficar romãs para ninguém, para resolver 

um problema. Eu estava lá para ouvir a história, para ficar de coração partido, apreciar a romã que 

eu comeria em homenagem a todos que não tinham essa oportunidade e sentir a tristeza nisso – e 

depois voltar e falar sobre isso e ser capaz de carregar meu privilégio honestamente; talvez usá-lo 

para construir algumas pontes e criar compaixão, como alguém que pode andar entre aqueles dois 

mundos.  

     Kight Witham: Deve ser difícil encontrar um terreno comum, com experiências de vida tão 

diferentes. 

     Seide: Nós aprendemos, como facilitadores de Concílio, que precisamos achar sugestões de 

temas que sejam universais. Eu não entrava dizendo, “Vamos falar de uma vez quando matamos 

alguém”, mas sim, “Vamos falar de uma vez em que perdemos algo”, ou “uma vez em que fizemos 

algo e nos arrependemos”, ou “uma vez que nos safamos de algo”. Todos nós temos histórias assim. 

Então eu era capaz de trazer minha verdade autêntica, que não era melhor nem pior do que a de 

ninguém. Era apenas a minha verdade. Acho que eles respeitavam o fato de que eu não estava 

tentando esconder meu desconforto. Ser facilitador de Concílio não se trata tanto de liderar, mas sim 

de suavizar o caminho. 

     Aqueles caras eram particularmente bons em perceber autenticidade e saber o que estava 

acontecendo; saber que eu tinha ganhado a habilidade de sentar com eles foi, para mim, uma grande 

honra.  Também me vi identificado com eles a ponto de começar a me ressentir com alguns guardas 

do presídio. Levou alguns anos para que eu percebesse que todo mundo está sofrendo em um 

sistema que desumaniza qualquer um. E quando comecei a ouvir as histórias dos guardas, percebi 

que tinha caído no pensamento “nós contra eles”. 

     Um dos presídios mais difíceis com a qual trabalhamos foi Pelican Bay, logo após acabarem com 

a segregação administrativa, ou AdSeg, que é o confinamento em solitária. Após décadas, os 

homens que estavam nas AdSeg foram reunidos à população geral da prisão. Eu os ouvi contarem 

como era passar anos isolado de qualquer conexão humana. Ouvi homens falarem de serem trazidos 

para fora da solitária para atender o telefone com a notícia de que a mãe ou pai tinham falecido. 

Alguém tinha que segurar o telefone em seus ouvidos, porque eles estavam algemados e depois 

eles eram levados de volta para a solitária com uma mão no ombro empurrando-o à frente como 

único contato humano. Em seguida, eles tinham dias, semanas, meses, anos para pensar sobre o 

quanto falharam com seus pais. Ouvir isso mudou a forma que reagi quando meu pai estava 

morrendo. Fui capaz de colocar de lado toda a baboseira e drama que eu tinha com meu pai, porque 

eu sabia o presente que era para um filho poder apenas sentar-se com seu pai. Quantos homens na 

prisão não desejariam estar lá, sentados com seu pai? Eles foram meus mentores naquele momento 

de tragédia humana. Eles me ensinaram a não desperdiçar aquela oportunidade. 

     Kight Witham: Como é a questão racial em presídios? Você vê suas próprias suposições ou 

tendências serem desafiadas? 

     Seide: Para mim, sentar na frente de um homem com uma suástica no meio da testa e ver 

tatuagens da SS nos braços das pessoas tem sido realmente provocativo. Tem sido um desafio e 

uma grande revelação ver além daquilo, ver ali dentro seres humanos belos e bondosos. Falei sobre 

minha ascendência judaica na presença de membros da irmandade Ariana. Vi com que rapidez os 

limites são estabelecidos no primeiro dia de um grupo de Concílio e quão rápido essas demarcações 



se dissolvem quando alguém diz, “Nunca pensei que ouviria uma história que me faria chorar, vinda 

de alguém com a sua aparência” ou “Nunca pensei que alguém que parece meu inimigo pudesse 

falar como um irmão”. Mas os relacionamentos no pátio da prisão não mudam com a mesma rapidez 

que dentro do círculo de Concílio. Então, como navegar a transição do Concílio de volta para o mundo 

é crítico. Algumas das alianças e compaixão que ocorrem no Concílio precisam ser protegidas do 

que se pode esperar de um pátio de prisão nitidamente segregado. 

     Ainda assim, acho que há certos sinos que não podem ser “des-tocados”, certas coisas que são 

simplesmente inegáveis, como a maneira com que as pessoas interagem entre raças, entre políticas, 

entre filiações de gangues, como resultado do vínculo da experiência de Concílio. Os guardas 

carcereiros e a equipe observaram mudanças no comportamento das pessoas. A quantidade de 

violência e antagonismo no pátio, onde a cultura de racismo esteve presente por décadas, está 

reduzindo. Tenho sido muito claro e direto quanto à minha própria brancura de pele, privilégio, 

masculinidade e status econômico e descobri que isso não é tão polêmico quanto poderia ser. Todos 

temos nossas próprias histórias de amor, perda, medo e alegria, e descobri que a identificação racial 

desaparece à medida que essas histórias surgem e permanecemos em nossa humanidade autêntica. 

     A eficácia desses programas de Concílio é comprovada e reproduzível. Buscamos o nível 

acadêmico e agora temos pesquisas sólidas para mostrar que participar de um programa de Concílio 

melhora a empatia, o controle dos impulsos e as atitudes sociais. Muita gente é cética quanto a esse 

tipo de trabalho sensível, delicado, tipo “velas e sândalos”, mas meus testes utilizando escalas 

academicamente válidas convenceu as pessoas a darem uma chance ao Concílio.  

     Kight Witham: Você falou sobre uma mulher em Ruanda que descreveu aquele horrendo 

assassinato e depois falou no círculo alguém que tinha estado lá naquela noite, cometendo 

assassinato. Você já fez algo similar nos Estados Unidos, trazendo o agressor de um crime e a família 

da vítima para o mesmo espaço?  

     Seide: Nos presídios da Califórnia, os grupos de diálogo vítima-agressor exigem imensa 

preparação. O momento tem que ser correto. Vítimas substitutas geralmente são mais efetivas 

nesses encontros – alguém que foi vítima de algum crime similar, mas não necessariamente a vítima 

daquele crime específico, e que tenha feito algum trabalho de cura. A justiça restauradora precisa 

ser vista como sistêmica, não transacional; ela deve restaurar alguma coisa. Quando uma 

comunidade está tão cheia de animosidade, de forma que as pessoas não podem se sentar umas 

com as outras, não há nada a restaurar. 

     Embora a prática do Concílio não seja uma justiça restauradora, por assim dizer, acho que é uma 

fundação importante para intervenções efetivas de justiça restauradora. No Concílio, às vezes 

incluímos uma cadeira vazia no círculo – um lugar para a pessoa que está conosco em nosso 

coração, mas que não está lá em pessoa. Isso oferece uma oportunidade para convidar para o círculo 

aqueles indivíduos que foram prejudicados por nossas ações, nos faz pensar sobre nossa própria 

responsabilidade e falar com a pessoa que não está lá. Ouvi homens dizerem, “Cara, eu gostaria 

que aquela pessoa estivesse aqui. Se ela estivesse, isso é o que eu lhe diria”. Quando você diz as 

palavras que talvez nunca tenha dito, mas que estão borbulhando em você, e uma comunidade de 

pessoas nas quais você aprendeu a confiar está lá para testemunhar, acho que vai muito mais fundo 

do que escrever uma carta pedindo desculpas. É como se estivéssemos ensaiando conversas que 

gostaríamos de ter, embora talvez a vida nunca nos dê a oportunidade de tê-las. Talvez a gente 

descubra o que precisamos fazer para ficar bem com a pessoa ou pedir perdão. Mesmo que não 

envolva um diálogo direto com alguém, o Concílio nos ajuda a focar no dano e na responsabilidade. 

Ele começa a nos mover em direção à empatia, e é um passo importante rumo à verdadeira 

reabilitação, até mesmo redenção. 



 Kight Witham: Conte sobre seu trabalho com policiais. 

 Seide: O concílio pode ajudar policiais a cultivarem relações positivas com as comunidades 

a que servem, de forma a se tornarem guardiães verdadeiros das mesmas. Mas começa com a 

compaixão consigo mesmo; começa com compreender como respondemos a estresse, o que é 

comunicação eficaz e como criar relacionamentos positivos. É muito mais proativo do que 

“treinamento de desescalada” [ensinar policias a se manterem calmos em situações de crise – Ed.], 

o que, penso, é começar já lá na frente. Quando se chegou ao ponto em uma crise onde alguém 

sente que a única opção é usar força é tarde demais. Os policiais precisam aprender a reconhecer e 

gerenciar suas respostas potencialmente prejudiciais a estresse, assim que elas surgem. E o Concílio 

permite-lhes praticar isso com pessoas em quem confiam. 

 É importante reconhecer primeiramente como o sistema drena com frequência a energia de 

policiais. O estresse no trabalho resulta em doença, depressão, ansiedade, suicídio. A média da 

idade da mortalidade de pessoas no departamento de polícia é cinquenta e sete anos. Quando você 

entra no quadro da polícia, está potencialmente desistindo da vida de aposentado e da possibilidade 

de ver seus netos crescerem, por causa das doenças vinculadas a estresse e comportamentos 

deletérios, como vício de álcool ou drogas, violência ou hipersexualismo – muitas das coisas em que 

policiais se enredam como forma de aliviar o estresse. O trabalho cria um hábito de hipervigilância 

do qual não conseguem se livrar: não conseguem deixar o trabalho no trabalho, permanecendo 

constantemente temerosos de que algo está a ponto de eclodir em qualquer esquina. Quando saem 

do trabalho e é hora de jogar futebol com os filhos ou levá-los para comer pizza, ainda estão 

carregando aquele estresse. Alguns podem atacar a pessoa que lhes tocou no ombro e depois não 

compreender de onde veio tanta fúria. Não lhes ensinaram maneiras eficazes de desescalada, de 

reconhecer e regular seu estresse, de trabalhar habilidosamente com situações tensas e não apenas 

sacar a arma. Às vezes, no cumprimento do dever, sacar a arma é a coisa certa, mas nem sempre. 

Cultivar a capacidade de conduzir esses momentos com mais habilidade pode salvar vidas num 

momento de crise, assim como ensinar a nos tornar melhores seres humanos. 

 Tem sido extraordinário ver policiais se abrirem a esse processo. Alguns estão famintos dele. 

Métodos didáticos expositivos para treinar policiais não são eficazes. A ciência comportamental nos 

mostra que uma educação prática, de imersão, de interação e de longo-prazo é o modo em que eles 

aprendem mais. 

 Então começamos com autoconsciência e autorregulação. Depois comunicação e habilidades 

de relacionamento. Em seguida conhecer a comunidade. Temos um programa chamado “Policiais e 

Comunidades em Círculo” que está tentando fazer a ponte entre a Polícia, organizações comunitárias 

e ativistas. Observo que as habilidades que o Concílio ensina vêm mais fácil para trabalhadores de 

organizações sem fins lucrativos e de justiça social do que para guardas de prisão e policiais. Mas 

todos podem reconhecer o estresse, e como ele pode nos tirar do sério. 

 Os policiais com que trabalhei querem realmente encontrar membros da comunidade em 

situação de Concílio, para ver não somente os cartazes de “Vidas de negros importam”, mas os 

indivíduos que as carregam; querem ouvir as histórias das pessoas. Podemos falar de política e de 

políticas mais tarde; primeiro vamos falar sobre como é sermos seres humanos, como ser o filho ou 

filha, pai ou mãe de alguém. 

 Kight Witham: Com quais departamentos de polícia você trabalha atualmente? 

 Seide: Começamos com o Departamento de Polícia de Los Angeles [LAPD] e o Bureau de 

Prisões. Escolhemos aprofundar inicialmente com dois grupos específicos, o LAPD South Division e 

o Bureau of Prisons Metropolitan Detention Center, no centro da cidade. As histórias do que fizemos 



lá se espalharam, e o diretor de treinamento no LAPD procurou-nos, dizendo que queriam oferecer 

isso para o departamento inteiro. As agências ouviram sobre nosso trabalho que começáramos no 

sul da Califórnia; estamos recebendo chamados do país todo, o que é muito entusiasmante. A C-

POST [agência estatal de certificação] aprovou créditos profissionais para policiais que fazem nosso 

curso. Há uma mudança cultural que precisa acontecer nessa profissão; penso que estamos 

assistindo a seus primeiros movimentos. Participei de um simpósio de Bem-estar Policial para 

delegados em Miami, em fevereiro, o qual teve quatro vezes mais participantes do que no ano 

anterior. 

 Aprendemos a fazer algumas coisas de forma diferente quando introduzimos o Concílio para 

policiais. Não precisamos de tantas coisas cerimoniais. A ideia de um agrupamento é bem aceita: 

um Concílio de quarenta e cinco minutos, onde as pessoas sentam e respiram, falam e refletem antes 

de “vestirem a armadura”, pondo o Kevlar para sair às ruas. Chamamos o programa de treinamento 

POWER [Peace Officer Wellness, Empathy, and Resilience]. 

 Kight Witham: Conte sobre o começo do programa com a polícia. Quando ele começou a 

florescer? 

 Seide: No primeiro dia encontrei-me com vinte e cinco policiais do LAPD, todos os quais 

vieram com um tremendo ceticismo. Era uma mistura de jovens policiais e veteranos. Quase todos 

estavam de braços cruzados e sobrancelhas levantadas, quando não tinham uma expressão de 

escárnio. Não havia muito amor. Já tinham recebido sermões repetidos de pessoas que pensavam 

saber mais do que eles, que pensavam que poderiam fazer melhor trabalho, que tinham insights que 

somente uma pessoa com o diploma de psicologia podia ter. 

 Kight Witham: Então era um grupo duro. 

 Seide: Era um grupo duro. Foi um dia duro. Ao final dele, meu parceiro saiu com a camisa 

molhada de suor, sentindo não ser capaz de retornar, o que era completamente compreensível. Mas 

eu vislumbrei o lampejo de algo. O dia dois começou diferente: as pessoas tinham aceitado nossas 

sugestões sobre técnicas de respiração para adormecer e outros exercícios que tínhamos proposto. 

Alguns dos veteranos comentaram que, se soubessem dessas técnicas mais cedo em suas carreiras, 

não estariam no mau estado de saúde em que estavam agora: o estresse, a medicação para a 

pressão. 

 Alguns dos policiais jovens abriram o Concílio falando sobre como era difícil ter essa 

conversa, quando a norma era apenas calar a boca e manter para si assuntos desconfortáveis. A 

vulnerabilidade era vista como fraqueza. Nós fizemos a pergunta do [autor] Brené Brown: “Você sabe 

da existência de algum ato de coragem sem nenhuma vulnerabilidade?” Ninguém conseguiu pensar 

em um. A ação corajosa requer vulnerabilidade. À tarde coisas extraordinárias, de causar arrepios, 

tinham começado a aflorar. Pessoas estavam à beira das lágrimas, começando a sentir emoções 

que tinham reprimido. Em alguns casos, falaram lindamente sobre elas. 

 No final da sessão, um tenente me disse que havia pessoas na sala que tinham falado mais 

naquele dia do que nos cinco anos em que trabalharam juntos. Ele podia ver o peso que elas vinham 

carregando. Mas tarde, ele disse a seus superiores que queria que sua unidade inteira de sessenta 

policiais recebesse o treinamento em Concílio imediatamente. Quando as coisas ficassem tensas, 

ele queria que todas que as pessoas na sala pudessem fazer essa prática juntas. Agora, algumas 

vezes por semana, sua unidade inteira para tudo e se junta em Concílio. A compreensão do estresse 

está crescendo, e a comunicação está se tornando mais fácil. 

 É óbvio que, se vamos mudar a cultura policial, muito mais ainda precisa acontecer. Mas 

fizemos avanços surpreendentes num curto espaço de tempo. As pessoas nesses programas 



dormem melhor; os colegas dizem que elas parecem mais saudáveis; seus filhos querem passar 

tempo com elas. Sinto que esses policiais têm mais capacidade de trabalhar com a comunidade por 

causa das habilidades que começaram a desenvolver em si mesmos. 

 Kight Witham: Mas será que se sentir mais saudável altera seu comportamento? 

 Seide: Joan Halifax [fundadora da Fundação Ojai] diz que não se pode ensinar a compaixão, 

mas que há meios de se lubrificar o bombeamento para a compaixão emergir. Sabemos quando algo 

é saudável e benéfico e podemos treinar as pessoas em melhores práticas. Existe uma bondade 

humana inerente, que aflora quando nosso recém-nascido é colocado sobre nosso peito, ou quando 

vemos alguém sofrendo. Todas as pessoas têm a capacidade de se importar; às vezes, ela é apenas 

bloqueada. Nós nos endurecemos quando fomos feridos. Há policiais que realmente se importam, 

mas não sabem como acessar isso quando estão no meio de uma situação dura. Eu acho que tudo 

começa com como compreendemos o estresse e a resistência que encontramos, e com os meios 

com que podemos lidar com isso, regulando a nós mesmos com eficiência. Um delegado no LA South 

Bureau me contou que às vezes seus policiais começam a chorar em seu escritório, e que ele não 

sabe o que dizer. Contou-me que gostaria de saber como ajudá-los a construir habilidades para que 

não desmoronassem, não tivessem uma crise nervosa, não endurecessem nem largassem a 

profissão. Acho que isso é o que nossos programas e a prática permanente de Concílio oferece.  

 Na academia de polícia ensinam que os policiais devem controlar as situações caóticas. Se 

algo está fora do controle e é perigoso, queremos que os policiais assumam o controle, mas às vezes 

esse controle acaba sendo opressivo e prejudicial. Quando o uso da força entra em jogo, pode ser 

trágico. Por outro lado, se uma situação está começando a sair do controle, e alguém põe em perigo 

a vida de inocentes, não se pode dizer: “Preciso de um pouco de espaço. Vamos todos respirar 

fundo, acender uma vela e fechar os olhos”. 

 Lembro-me da [policial e ativista da paz] Cheri Maples perguntar ao mestre budista Thich 

Nhar Hanh: “Posso fazer esse trabalho? Como posso estar aberta a todos esses ensinamentos e 

ainda portar uma arma?” E a resposta dele foi: “Quem você preferiria que portasse uma arma mais 

do que uma pessoa que pratica meditação? 

 Boas ações decisivas provêm de um lugar de compaixão, não de incompreensão, medo ou 

preconceito. Às vezes precisamos agir resolutamente no momento, e se isso for feito de modo 

verdadeiro, pode ser benéfico para a comunidade. Numa situação difícil, prefiro ter alguém que a 

gerencia a partir de um lugar de profunda, às vezes feroz, compaixão. 

 É fundamental que busquemos maneiras de reumanizar nossos sistemas, sendo que justiça 

criminal, educação, saúde e política são todos sistemas que podem drenar a humanidade para fora 

das pessoas. Penso que há uma grande oportunidade de reintroduzir práticas contemplativas que 

nos lembram de quem realmente somos. Essas práticas não apenas beneficiam nossa saúde 

individual e coletiva, mas também nos capacitam a um melhor desempenho. É uma grande vantagem 

saber como ouvir realmente nós mesmos, os outros e o planeta, em vez de seguir cegamente o que 

nossos sistemas nos convenceram ser o esperado. 

 Kight Witham:  A [revista] Sun publicou recentemente uma entrevista com o sociólogo Alex. 

S. Vitale, especialista em policiamento. Ele declarou que os esforços para eliminar preconceitos no 

policiamento fracassaram por causa dessa cultura arraigada de “nós versus eles”. Como o Concílio 

pode fazer a diferença? 

 Seide: O concílio não é uma poção mágica que faz todo mundo amar uns aos outros. 

Acreditamos que é preciso iniciar a conexão dentro de grupo que se confia, antes de poder fazer 

pontes sobre os divisores entre eles. E confiança é construída sobre experiência compartilhada e 



vulnerabilidade. O cerne de nossa abordagem é compreender que sua identidade é mais do que o 

papel que você está desempenhando; que além de seu um policial, você pode ser pai ou mãe, e é 

certamente um filho ou filha. Você é uma pessoa que tem um passatempo, que já se apaixonou 

alguma vez, que gosta de um certo tipo de pizza, que ri com piadas boas. Quando pode trazer à tona 

essa parte de si entre colegas, uma expansão se desenvolve. Você consegue trabalhar com mais de 

si mesmo, não apenas suas habilidades tácticas. Estas são importantes, é claro, mas você tem mais 

tantos recursos de que pode lançar mão. 

 Desenvolver um senso mais amplo de quem eu sou e que quem meus colegas são abre 

espaço para relacionamentos com outros fora de meu grupo, os quais também podem ter tido um 

chihuahua quando pequenos, ou uma tia que fazia torta de batata-doce, uma mãe com demência, 

ou um amor não correspondido em que ainda pensam. Descobrimos essas coisas em comum 

quando sentamos juntos em Concílio. E as conexões existem não apenas com seus colegas policiais, 

mas também com pessoas que você pensava apenas como ativistas, como “pessoas do Black Lives 

Matter”, ou como ex-criminosos. Para enxergar isso, você precisa desenvolver a capacidade de ouvir 

para além de sua ideia de quem alguém é e do que você espera que ele vai dizer. Mas eu jamais 

convidaria pessoas com uma relação antagônica a um Concílio de supetão, esperando que eles 

ouvissem realmente uns aos outros logo de cara, em meio a medo, resistência e suspeita. 

 Se sou um policial e só sei que você é uma ativista que está gritando “Vidas de negros 

importam!” na minha cara, provavelmente não posso ouvir sua história, e acredito que você não quer 

ouvir a minha; então não temos nada sobre que conversar. Mas se pratico Concílio com meus 

colegas policiais, com meus camaradas, com minha família, com pessoas em que confio e que 

aprecio, e sei que você, ativista, tem praticado da mesma forma, pode se abrir uma oportunidade 

para nós nos ouvirmos um ao outro e perceber que somos mais do que os papéis conflituosos que 

desempenhamos em público. Também somos parte de uma história humana em evolução. 

 Lembro de um momento em que um policial bem tenso contou ao círculo sobre seu coelho 

de estimação, e algo se transformou. Ele se sentiu confortável o suficiente para compartilhar essa 

história porque vinha praticando Concílio, e os outros na comunidade se sentiram confortáveis o 

suficiente para ouvi-lo, e não apenas descartá-lo como o policial tenso e sem sentimentos, porque 

tinham praticado. 

 

 Kight Witham: Parece que seria difícil fazer as pessoas verem com compaixão alguém que 

as oprimiu. 

     Seide: É por isso que não começamos aí. Começamos com a noção de autocuidado: Como estão 

meus ombros agora? Como estou dormindo à noite? Como está meu apetite? Como estão minhas 

conversas? A autoconsciência é o primeiro passo. Depois perguntamos: Como posso cuidar de mim 

mesmo para que não ficar tão estressado? Para que eu não ande por aí com meus ombros colados 

nas orelhas? Uma vez que as pessoas experimentam o Concílio, elas podem pensar, “Talvez, 

quando eu for para casa, possa praticar isso com meu filho e meu cônjuge, de forma a estar mais 

presente para eles. E talvez no trabalho eu possa realmente ver meus colegas e ser grato por eles”. 

     Cultivamos essa facilidade para a compaixão de maneira segura, até que seja uma habilidade 

que possa ser trazida para a comunidade. Nesse ponto, as pessoas percebem a importância disso, 

não apenas para seu próprio bem-estar, mas pelo bem-estar das gerações seguintes. Se não 

compreendemos a importância daquela pessoa sentada à nossa frente no círculo, não estamos 

vendo o quadro completo. Mas não podemos começar aí. Precisamos aspirar a isso. Precisamos 

conquistar isso. Algumas pessoas não querem ouvir que esse é um processo lento; querem algo 



rápido. Mas é um problema complexo e perverso e resolvê-lo exige tempo e compromisso. E acredito 

que a solução surge da presença e da conexão autênticas.  

     Lembro de ler uma entrevista na [revista] Sun com Bruce Alexander, conhecido por estudar o vício 

com um experimento chamado “Rat Park”. Ele mostrou que ratos alimentados com morfina em 

isolamento ficavam viciados, enquanto aqueles que podiam socializar não queriam a morfina. É muito 

importante lembrar disso. A maneira que nos comportamos quando nos sentimos isolados, 

deslocados e desconectados é diferente da maneira que nos comportamos quando temos uma 

sensação de conexão e comunidade. Doenças sociais são exacerbadas pela sensação de estar 

“ilhado”.  

     Kight Witham: Você disse que o Concílio não tem a ver com “consertar” pessoas. Os médicos 

veem o fato de consertar pessoas como parte de seu trabalho. Fale sobre seu trabalho com os 

profissionais da saúde. 

     Seide: O sistema de saúde não é apenas desumanizador; ele está matando pessoas. A taxa de 

suicídio entre médicos dobrou. Li que mais de 50% dos médicos relatam estarem exaustos e 70% 

não recomendaria a seus filhos uma carreira em medicina. 

     Esse é um daqueles problemas que não pode ser abordado com uma solução de cima para baixo. 

Sim, as pessoas estão lidando com isso, mas a que preço? Se você é médico, os pacientes estão 

enfrentando situações de vida-ou-morte e lhe procurando por soluções. E se não houver solução ou 

se você não tiver certeza? Como você lida com isso e permanece íntegro? Como manter o coração 

aberto e não virar uma poça de lágrimas no final de cada encontro, que dirá no final do dia? Estamos 

ensinando profissionais da saúde a criar um lugar onde eles possam largar tudo o que acham que 

deveriam ser para os outros e sintonizarem com o que está vivo dentro deles e em seus 

relacionamentos. Eles estão respondendo a um trabalho incrivelmente eestresseante e precisam de 

algo para regular esse eestressee, viver cada dia sem sentir-se péssimo, ser capazes de dormir à 

noite e ter um relacionamento com seus filhos e cônjuge. Assim como os policiais, os médicos 

aprendem a encobrir o eestressee com uma conduta de aço, mas essa não é uma situação saudável. 

Eles precisam de um ugar seguro para trabalhar isso. 

     Kight Witham: Conversamos muito sobre seu trabalho com os detentos. Posso imaginar alguém 

em um presídio lendo isso e querendo praticar, sem nenhum treinamento, sem um programa de fora. 

O que você diria a essa pessoa? 

     Seide: Qualquer um que esteja lendo as palavras que estamos falando agora e sinta ressonância 

com essas palavras, já está se movendo rumo ao círculo. Espero que o apoio aumente para esses 

programas nas prisões. Mas as oportunidades para praticar pessoalmente podem estar limitadas por 

nossas circunstâncias. Aqueles que estão em solitária e têm uma hora por dia para andar ao redor 

de um pequeno espaço não podem se agrupar com seus colegas ou com qualquer um. Outros talvez 

não tenham um grupo para ir, mas há muitas oportunidades para estar presente a cada momento, 

para falar de maneira vívida, ouvir além do que pensamos estar ouvindo, ver além da pessoa que 

pensamos estar à nossa frente. 

     Quando colegas de cela se afastam de uma conversa transacional ou competitiva e se dirigem à 

intenção de criar uma compreensão mais profunda, a centelha do Concílio está viva. Quando 

pessoas encarceradas recebem visita das famílias, e a interação muda para absorver o quadro maior, 

estejam eles de fato sentados em um círculo ou não, isso é Concílio. 

     Surpreendentemente, como resultado da pandemia atual, vimos surgir encontros virtuais efetivos 

em nossos programas comunitários. Estamos oferecendo “Aconselhamento em Conexões Sociais” 

online para trabalhadores essenciais, como médicos e enfermeiras, assim como para o público em 



geral, e estou surpreso com o quão poderoso e efetivo tem sido. Aquele momento de sentir-se 

verdadeiramente visto, mesmo que seja só na tela, é fortalecedor. 

     Claro, voltaremos a fazer encontros pessoais em algum momento. Esperamos que haja mais 

oportunidades para as pessoas praticarem em grupos, com as cadeiras em círculos e um espaço no 

centro, com paz e tranquilidade. Nós nos renovamos ao conectar-nos uns com os outros, ao 

comparecer e compartilhar nossas histórias. Seja em um círculo com um objeto falador ou não, esse 

é um profundo anseio que todos nós sentimos: ouvir e ser ouvido. 

       


